
1 
 

以弗所書 4：1-32 

主題：教會合一的見證 

一、信徒在教會生活中，應該重視那些德性？ 

在教會中，信徒與信徒之間的生活就是肢體的生活。基督是教會

的元首，教會是他的身體，信徒們就是身體上的肢體（林前 12：

27），是不能分開的，必須合一的。為要實行合一的生活，肢體（信

徒）必須重視下列德性： 

1.「謙虛」：謙虛是主耶穌留下的美好德性與教訓（太 5：3，腓

2：6-8）。謙虛不是只在外表溫文有禮，而是內在的一種品性發展成

為外表的德行；是不喜歡誇耀自己，不嫉妒別人比自己強。 

2.「溫柔」：謙虛的自然結果就是溫柔。溫柔並不是軟弱畏縮，

它像一種乳膠質的海綿體，它不會碰傷人，也不容易被人碰傷，它可

以忍受很重的壓力，但不容易壓成凹狀。 

3.「忍耐」：忍耐是跟在謙虛，溫柔之後的，必先謙虛、溫柔然

後才能真正的忍耐。忍耐就是對別人的挑戰加以忍受，對別人的無禮

或無理的行為，不予以惡意的回報。能單方面的自我約束，使爭執無

法發生。 

4.「寬容」：寬容是指能擔當別人對我們的虧欠，不計較別人對

我們的傷害；惟有真誠的愛心才能帶出真正的寬容，因寬容就是我們

的愛心表現在別人虧欠自己的事上。 

5.「和平」：和平原文指平安、安靜。教會合一的生活須要大家

「以和平彼此聯絡」。和平的聯絡與愛心的寬容有密切的關係。聯繫

可以促進了解，增加彼此的認識而激發愛心，而愛心的寬容又增進彼

此聯絡間的和睦氣氛。 

 

二、什麼是聖靈所賜合而為一的心？（3節） 

教會是基督的身體，身體上的肢體是合而為一不能分開的，聖經

教導我們： 

1.合一是生命的合一，不是組織的合一：聖經沒有要求教會在組

織方面合一，卻勉勵信徒在心意上要合一。聖經也從未要求教會必須

在組織、制度、行政、儀式、名稱……等方面都一致，然後才算為合

一。反之，聖經乃是認為教會在基督裡已經成為一（加 3：28），因

聖經所講的教會合一，乃是生命的合一。 

2.合而為一的心，是聖靈所賜的：我們沒有人能創造合一，因為

它是「聖靈的合一」。聖靈根據基督在十字架上的成就，除去了一切



2 
 

阻隔，而使所有信耶穌的人，不分猶太外邦，男女老幼，都合而為一

（弗 2：13-18）。聖靈又因人的信而住在信徒心中，便使這「合而為

一的心」存在信徒裏面。所以這合而為一的心，乃是聖靈在信徒重生

得救時所賜給信徒的。 

3.合而為一的心需要信徒竭力保守：信徒無法創造合一，但卻有

責任保守聖靈所賜合而為一的心。「保守」表明這合一是信徒已有

的，而需要保守它不被損害。「竭力」則表明為保守合一的心，有時

需要付出代價，放棄成見，忍受損失以維護這「合一」的健全與穩

固。 

以上提醒我們，教會是合一是合而為一的，我們就當保守合而為

一的心，使教會在福音的見證上更有能力！ 

 

三、請列出我們需要合一的七個原因（要素）？（4-6 節） 

信徒合一的七個基本要素如下： 

1.同一身體：教會是基督奧秘的身體（弗 1：23），肢體雖多，

卻仍是一個身體（林前 12：12）；身體既是只有一個，全地的眾教會

只能擺出一個身體的見證。 

2.同一聖靈：教會是由聖靈受洗成為一個身體的（林前 12：

13），也是共同由於這一位聖靈而進入上帝的家，聯於基督的身體，

所以這一位聖靈就是我們在基督裡合一的明證。 

3.同一指望：這指望的內容有永生的盼望，基督的再來，天上的

基業，將來的復活，身體的改變，新天新地，榮耀獎賞等等都包括在

其中。這共同的指望，成了教會共同的生活目標，和合一的基礎。 

4.同一主：指信徒都歸屬於同一位主人，就是主耶穌基督。祂是

信徒的救主，又是信徒生命的主，和一切生活工作的主。一切以祂為

主的，就都在祂裏面成為一（加 3：28）。 

5.同一信：指信徒都是同一個信仰，就是相信耶穌基督是上帝的

兒子，為世人的罪被釘死在十字架上。這同一的信仰是信徒合一的要

素。 

6.同一洗禮：指信徒也都是奉父、子、聖靈的名受洗，而歸入基

督的名下。 

7.同一上帝：指信徒都以「一上帝」為信仰對象，同以獨一之上

帝為上帝，並且都從這一位上帝領受生命，以祂為「父」，既然同一

位「父」，則基督徒事實上已在生命方面合一了。 

以上提醒我們，合一是教會復興的根基，也是前進的動力，我們



3 
 

當努力持守。 

 

四、在第六節中保羅所論及的上帝是怎樣的一位上帝？ 

保羅在第六節中所論及的上帝是： 

1.「超乎眾人之上」：指上帝的權能、智能、德性、威榮和祂的

一切都高高在眾人之上統領、掌管、支配一切。信徒都是服在這位父

上帝之下，由祂率領，支配和管治的。   

2.「貫乎眾人之中」：指上帝在眾人中間施予關心、看顧、引

導、救拔。「貫乎」原文也是穿過或通過的意思。上帝的恩典像一根

看不見的「線」，把「珠子」貫串起來一樣，使散在各地的信徒，在

上帝的生命裏被聯合為一。 

3.「也住在眾人之內」：指上帝在眾人裡面感動、運行、作工、

加力。教會是上帝的殿，是上帝藉聖靈居住的所在（弗 2：21-22)。

所以不論是分散的信徒或聚集一起的教會，都在上帝的同在中。 

註：上面三個子句又可用來形容三位一體的上帝：「超乎眾人之

上，」是指聖父的超越；「貫乎眾人之中，」是指聖子的道成肉身，

來住在我們中間；「住在眾人之內，」是指聖靈住在我們裡面。 

 

五、在第 11 的經文中，保羅談到那幾種服事上帝的恩賜？ 

保羅指出上帝所選召而給他們託付的人，必給他們所需的恩賜以

完成使命，而在 11 節中談到五種事奉神的恩賜： 

1.「使徒」：有聖靈的能力，奉上帝呼召，被差遣建立教會的

人。按聖經所記，五旬節以後，使徒主要的任務是見證基督復活，建

立教會和確定真理的標準。他們都見過主的復活，並有權柄行神蹟顯

異能。 

2.「先知」：有聖靈的感動，接受上帝的真理啟示，能傳講上帝

的心意，以造就、安慰、勸勉信徒的人。是一種造就教會，教導人的

恩賜。 

在上帝的啟示還未完全，聖經之各卷還沒有完成之前，先知的任

務是講述從上帝來的直接啟示；但在聖經各卷已經完成，上帝的啟示

已經完全（啟 22：18-19）的今日，先知的職責只是講解上帝所已經

啟示的真理，就是「作先知講道」的先知。 

3.「傳福音的」：對傳揚福音特別有負擔和才能，能深入人群中

引領人相信主的人。聖經中的使徒多半有傳福音的恩賜，如保羅是奉

召為使徒，「特派傳上帝的福音」(羅 1：1)。彼得是使徒中的領袖，



4 
 

也是首先開始傳福音使三千人悔改的（徒 2：14-42）。 

 

4.「牧師」：原文為牧羊者，指牧養教會的人。牧養按字解不但

是餵養羊群的意思，亦含看護、照顧羊群的意思。 

5.「教師」：指教導人明白聖經，有解經恩賜，能造就信徒學習

事奉主的人。按保羅巴拿巴未受聖靈差遣之前，與安提阿教會中的西

面、路求和馬念，同被稱為「先知和牧師」。現在教會中訓練信徒事

奉主的工作，應該也是教師恩賜內的工作。 

 

六、上帝在教會中，賜下幾種服事上帝的恩賜的目的何在？ 

上帝在教會中賜下的恩賜的目的： 

1.建立教會：「為要成全聖徒，各盡其職，建立基督的身體。」

這五種有恩賜的人，就是上帝用以教導並建立信徒，使聖徒在生命、

知識、才幹等方面日漸進步、完全，而知道如何與別的肢體同心事奉

主，各在自己崗位上盡職。 

2.長大成熟：上帝賜下恩賜的最終目的，是使信徒在靈命上滿有

基督的身量。「滿有基督長成的身量」就是在生命上像主，「長大成

人」就是生命成熟，離開幼稚和無知的階段，在真道上有美好的信仰

根基。 

3.辨識異端：使信徒的信仰基礎的穩固和生命的長大成人，乃是

防止信徒陷於異端迷惑的最妥善方法，反之那些在靈命上和真理的知

識上不長進的「小孩子」，便很容易陷入異端的錯誤，「中了人的詭

計，和欺騙的法術」而跟進到錯謬的系統裡面。 

 

七、請問要如何運用恩賜才能使教會得益處？ 

1.「用愛心說誠實話」：上帝所賜的五種恩賜中，可以說每一種

都包括「說話」的恩賜。「誠實話」指一種忠誠的勸告，或指忠實地

照著真理說話。但因為真理是硬的，是冷的，惟有愛是熱的，是有生

命的。所以誠實話必須用愛心說；不用愛心說的話，常會被人誤解。 

2.「靠主彼此聯絡」：「靠祂聯絡得合式」的意思，指靠主彼此聯

結，並且互相配搭妥。基督身體的建立，乃在於各肢體的配搭相助；

而各肢體的真實配搭，惟有順服主的安排，才能使百節各按各職，聯

絡得合式。 

3.「照著各體的功用，彼此相助」：信徒要照上帝所賜的恩賜，

各肢體發揮功用；把恩賜拿出來貢獻於教會及屬靈的事工上，才能叫



5 
 

身體漸漸增長，在愛中建立自己。教會只有愛才是實現靈性長進的要

素與空氣；教會只有在愛的氣氛中才能增長。 

 

八、保羅勸勉信徒為何行事不可在像外邦人？ 

1.「存虛妄的心」：「虛妄」原文有空虛而愚笨的意思。他們信仰

的宗教本身就是心地黑暗；外邦人不認識真神，也未蒙主的真光照

耀，以致心思黑暗，真偽不明，是非不分。 

2.「與上帝的生命隔絕」：這是靈性死亡的意思。他們當然無法

領悟上帝的事情，且不要與神交通，與神的關係完全疏遠。 

3.「無知又心硬」：他們對上帝的事是無知的，而只憑自己智慧

行事。對上帝的大能毫無經驗，因而剛愎不信服上帝的道。 

4.「放縱私欲」：他們羞恥之心已麻木，失去約束人的力量，其

結果是按其心所愛去放縱私慾，並做了各種缺德的事。 

 

九、信了耶穌後，基督徒應該要有何種改變？ 

信徒既學了基督，聽過祂的道，領了祂的教，當然不應再像外邦

人，乃應有新生的樣式。 

1.「要脫去從前行為上的舊人」：「舊人」指我們屬亞當的舊生命

而來的各種敗壞；這舊生命是常常隨從私欲，接受迷惑，而日趨敗壞

的，信徒既已因信真道，領受基督的新生命，就當脫去舊人的行為，

活出新生活來。信徒對於舊人，不是去改善他，而是像脫衣服那樣的

脫除他。 

2.「將心志改換一新」：「改換」原意指穿上更新之意。基督徒在

重生後，心思意念便因有了新生命而改換一新，對於事物的見解和存

心都有了新的改變。這棄舊與更新是同一件事的兩方面，脫去舊人是

消極方面，心志改換一新是積極方面。 

3.「穿上新人」：「新人」是全新的，徹底的改變，這是上帝的

「新造」（林後 5：17）。新人是照著上帝的形像造的，有上帝的生命

和性情。「真理」指在主耶穌裡面的真理。「仁義」是指對人的行為，

人與人相處，以公義相待。「聖潔」是指與上帝的性情相合，而和一

切在上帝之外的有分別。 

以上提醒我們，信徒蒙恩後應脫去舊人，像丟棄一件舊衣服；另

一方面則當披戴基督（加 3：27），像把一件新衣服穿在身上，使人

只看見基督的「仁義和聖潔」，不見我們自己的敗壞和羞恥。 

 



6 
 

十、新生活應有何種表現？ 

1.「棄絕謊言，說誠實話」：謊言是世人最容易犯的罪，要小

心。謊言叫人離間，實話叫人相親。「誠實」是基督徒與世人分別最

明顯的一個記號，而基督徒在世人中間，最虧缺上帝的榮耀的罪，就

是不誠實。 

2.「生氣而不犯罪」：生氣發脾氣不一定犯罪，然而因發脾氣而

積恨不肯饒恕人就犯罪了。生氣不能有犯罪的動機，也不能陷自己於

罪裏；我們必須每日清除心中對人的一切不滿，才不致積怨在心。若

生氣進而動怒，就給魔鬼留下地步。 

3.「不再偷竊親手作工」：會偷竊的原因是懶和貪，不肯作工是

懶，作工所得不肯與人分享是貪，所以要親手作工就是不懶，要把剩

下的分給別人就是不貪；基督徒的生活總要顧到別人，自己足夠了，

就該幫助缺少的人。 

4.「隨事說造就人的話」：言語在生活上佔很重要的地位，一句

話說出去，對別人的影響很大，會傷害別人也會幫助人，說造就人的

話，會使聽的人得益處。因而使徒提醒我們，說話不是為自己的痛

快，只顧發表自內心的意念，乃是為聽的人的益處。說造就話，就是

基督徒在言語上為主發光的方法。 

5.「不要使聖靈憂傷」：這句是以上四點的總括；「謊言」、「生

氣」、「偷竊」、「說話傷害別人」都會讓聖靈憂傷。「擔憂」指難過，

痛苦，悲嘆。「不要叫聖靈擔憂」，基督徒旁邊有魔鬼，裡面有聖靈，

真實基督徒的生活，就是不給魔鬼留地步，不叫聖靈擔憂，為要叫我

們活出上帝的樣子。 

6.「要除去一切苦毒用恩慈相待」：信徒在消極方面，要除去

「一切苦毒、惱恨、憤怒、嚷鬧、譭謗，並一切的惡毒」。這些都是

罪惡的事，但不一定都表現出來，也有些是藏在內心的，無論如何都

不應當存在信徒的心中。它們都會破壞合一的生活，引起並擴大紛

爭。積極方面，應用「恩慈相待」，恩慈是聖靈的果子之一（加 5：

22），是上帝本性中的一種美德。上帝既用恩慈待我們，我們也當用

恩慈待弟兄。以這種愛心的原則待人，必能使我們與人和睦相處。 

 


